# 禅宗寺院における舎利信仰と空間認識

堀 邉 阿伊子\*

The Faith of Sarira and the Space Perception in the Zen Buddhism Temple

Aiko HORIBE\*

## 1. はじめに

宗教とは、開祖・教義・教団等の要素によって成立しているが、どのような宗教も一定の空間に、聖地・寺院・教会等を占有し、それによって伝統を形成していく。本論は禅宗寺院を例にとり宗教と宗教行為(儀礼・修行・巡礼等)がなされる空間との関わり合いを考察するものである。

考察対象は、鎌倉期に成立した禅宗寺院である巨福山建長寺と瑞鹿山円覚寺とする。この2つの寺院を取り上げる理由として、①両寺院の成立がほぼ同時期である、②北鎌倉の谷戸といわれる谷間に北東の山並みを背にして境内が広がっている、という時間的にも空間的にも類似した条件を有しているためである。両寺院を比較考察することにより、寺院に関わる人々がその空間に対してどのような認識をもっていたのか、またその認識が寺院の空間構造にどのように反映されていたのかを探っていきたい。

#### 2. 従来の宗教空間に関する研究

これまで宗教空間の問題を研究する分野としては、宗教地理学という研究領域がある。松井 圭介氏は宗教地理学について「宗教と環境(自 然環境および社会環境を含む総体として)との 関わりを問う学問」であると定義し、さらに宗 教と環境との関わり方から宗教地理学を三つの 視点に分類している<sup>(1)</sup>。

- ① 「環境から宗教へ」という視点 環境が宗教に与える影響についての研究。 宗教は環境の一部に過ぎず、環境が宗教を 規定するという考え方。
- ② 「宗教から環境へ」という視点 環境や景観における宗教の能動的役割を強 調し、文化景観に影響を与える上部構造と して宗教を捉えようとする考え方。
- ③ 「環境と宗教」両者からの視点 環境と宗教との相互関係を見出そうとする 考え方。

なお、宗教現象の理解において宗教地理学は本質的な要素ではないと考えられているため宗教学における宗教地理学の位置は相対的に低いという現状をふまえ、松井氏は宗教という人間の根源的な体験と空間構造との関連を解明していく課題を担っている重要性を指摘している<sup>(2)</sup>。

さて、以上のような松井氏の宗教地理学の三 分類と宗教地理学の位置づけに関する問題は、 宗教と空間を考える上で基本的な研究の枠組み を提示したものであり、本論においても常に意 識していかなければならない視点といえる。

<sup>\*</sup>人文学部 空間造形学科

### 3. 考察方法

建長寺及び円覚寺をはじめとする臨済宗本山 クラスの寺院には、その空間を構成する要素と して塔頭という堂宇がある。本論では、両寺院 における塔頭の配置と禅宗における舎利信仰を という視点から、その時代の僧侶の空間認識を 考察する。

塔頭とは元来高僧の墓所のことで、高僧の死後その弟子達が墓周辺に庵を建てて奉仕することにより形成されたものである。玉村竹二氏に

よれば、日本禅宗において塔頭は、公的なものから一門派の拠点へと変化していきその門派の象徴的施設となっていく。そしてその発展と共にそれぞれの門派は分裂し、やがては建長寺と円覚寺のように放火を引き起こす程の対立へと発展していった<sup>(3)</sup>。

両寺の塔頭配置を考察するにあたって「円覚寺境内図」(図1)・都市計画基本図(円覚寺)(図2)・「建長寺境内図」(図3)・等の資料を使用した。「建長寺境内図」は1678年に、火災

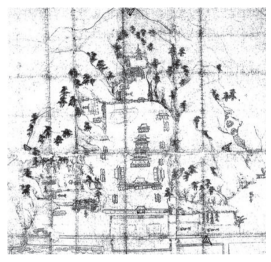


図1. 円覚寺境内図 1331~41年



図2. 都市計画基本図 (円覚寺) 平成10年測量 (塔頭(仏光派とその他)を記号で配置した) ◎仏光派塔頭(円覚寺開山門派) △その他塔頭

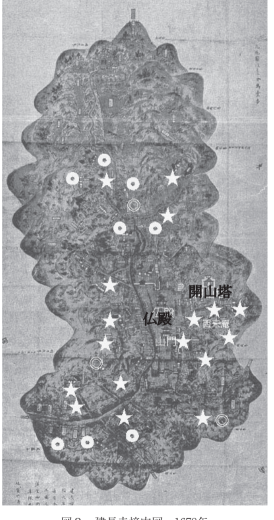


図3. 建長寺境内図 1678年 (塔頭(大覚派・仏光派のみ)を記号で配置した) ★大覚派塔頭(建長寺開山門派)◎仏光派塔頭

後の復興のために描かれたもので、49院にのほる塔頭の場所が記されている。近年の発掘調査からもその信頼性がうかがえる<sup>(4)</sup>。

一方円覚寺の場合、多くの塔頭が存在していた最盛期の絵図はない。しかし、「円覚寺境内図」(1331~41年)・『新編鎌倉志』の円覚寺境内図(1685年)・現在の都市計画基本図の3点において描かれている塔頭の場所を比較すると大きな変化は見られない。以上の平面的資料を用いて時代背景と照らし合わせ、検討を試してみる。

## 4一① 円覚寺における塔頭の配置

塔頭が増加していく経緯と「円覚寺境内図」とを照らし合わせてみると、開山塔正続院が1335年に建長寺より移築される以前の5つの塔頭は、中心部より左右の裾に位置している。その後正続院が移築されると、夢窓疎石の黄梅院等、次々と円覚寺境内の奥部分から塔頭が成立していく。また門派別に分析してみると奥部分の塔頭は開山無学祖元の門派である仏光派のものが多い。

高橋睦氏らによると「谷戸の最深部は華厳塔 が建っていた聖地であるため、円覚寺史におい て重要人物に対しては、第一に聖地である奥の 空間が創建場所として選ばれた | としている (5)。 華厳塔の塔心には宋より招来した仏舎利三粒と 袈裟をおさめていたとされていることなどから、 塔及びその場所が聖地とされていたことは確か であろう。しかし、最深部を重要人物の塔頭を 建てる場所として認識した理由は他にも考えら れる。ここで言われている重要人物とは、主に 無学祖元、夢窓礎石、北条時宗(円覚寺開基) のことである。塔頭の意味合いが変わり、門派 間の対立意識が芽生えていく中、夢窓疎石の塔 頭は聖地としての認識以上に、主流門派に対し てその存在感を示すために華厳塔のある最深部 を選んだと考えられる。その後、奥の領域に仏

光派の塔頭が多く成立していく。

#### 4-② 建長寺における塔頭の配置

「建長寺境内図」によると、最重要人物であ る開山蘭渓道隆の塔頭西来庵をはじめ、初期に できた大覚派の塔頭は境内中部、仏殿から向 かって右手に位置している。建長寺の境内地は 地獄谷と呼ばれた犯罪人の処刑場であった。絵 図にも奥部分に地獄や地蔵にちなむ名が記され ており、そこには死や地獄のイメージがあった と思われる。最深部より手前の領域には、仏殿 近くの塔頭と比べても成立年代に大きな差はな いと思われる塔頭も多く成立していることから、 塔頭の成立場所は時間の経過と共に奥へ移って いったようである。つまり当初から最深部以外 の場所には地獄や死のイメージはなかったと考 えられる。それにも関わらず西来庵は境内中間 の領域に位置していることをふまえると、建長 寺においては少なくとも谷戸の奥が聖地である という認識はされていなかったと言える。

塔頭の増加していく経緯と絵図とを照らし合わせてみると、開山蘭渓道隆の門派である大覚派の塔頭は、開山塔頭西来庵周辺の中心部から成立していったようである。一方、仏光派・夢窓派の塔頭は境内中心部からは離れた位置にある。玉村氏によると、対立する程ではないにせよ、当初から両派の間には隔たりがあったとしている。そうした認識が塔頭の所在を決定する際の要因になったと推察される。そして塔頭の意味合いが門派の象徴へと変化した後はさらにその傾向は強くなる。

#### 4-③ 両寺院の比較考察

以上をふまえて建長寺と円覚寺の塔頭の配置 を比較し考察すると両寺の共通点として以下の 点があげられる。

①同門派の塔頭が集合して配置されている。

②開山の門派の塔頭は開山塔周辺に集中している。

このような点から、塔頭の性質が公的なものから門派の拠点へと変化し、その門派の象徴に対する僧侶の認識が塔頭の配置に反映されたと推察できる。

### 5. 開山塔の場所の選定と禅宗の舎利信仰

以上のように建長寺と円覚寺の塔頭の所在について考察したが、重要な位置を占める開山塔の場所の選定について考察していく。

円覚寺の場合、夢窓疎石が建長寺から無学祖元の塔頭正続院を移築している。玉村氏によると、無学祖元は建長寺にとっても傑出した名僧であり塔頭まで造営した重要人物である。その人の塔院を円覚寺に移すには、並大抵のことでは建長寺を納得させられない。そのため夢窓は後醍醐天皇の勅令を背景とし、また移築する場所も、わざわざ仏教徒としては最も敬うべき仏舎利のある場所を選び移築の理由付けとしたという(6)。

これに対して建長寺の場合、西来庵の成立に 関しては不明であるが、示寂後間もなく造られ たと考えられている。『元亨釈書』に、以下の 記述がある。

閣維得五色舎利。其煙觸樹葉。累然皆綴舎利。 門人自遠方至者歷數十日。到葬所捜索林木。 多得舎利。

(蘭渓道隆の示寂後、荼毘に付したところ五 色の舎利を得た。その煙の触れるところの樹 葉が舎利を綴った。門人、遠方より自ら至る 者数十日を数えて葬所へ到り、林木をさわり、 多くの舎利を得た。)

開山塔に隣接する白槙の木(図4)が「舎利樹」 と呼ばれていることがこの因縁によるものであ るならば、建長寺開山塔の建っている場所は開 山を荼毘に付して五色の舎利を得た場所と一致



図4. 西来庵に隣接する白槙の木

していると推察できる。この『元亨釈書』の記述は開山塔の建つ以前のその場所に関する貴重な記述であるといえよう。

このように建長寺・円覚寺それぞれの開山塔の建つ以前の場所を考察すると、両寺の共通点として「舎利」の存在があげられる。しかし円覚寺は「仏舎利」であり、建長寺は「高僧舎利」である。禅宗ならびにその時代にとって舎利はいったいどういう意味を持つのであろうか。またその中で仏舎利・高僧舎利とはどういう位置付けにあったのかをふまえて再考察する。

## 6. 禅宗における舎利信仰

禅宗における舎利信仰については西脇常記氏の考察がある(\*\*)。西脇氏によれば中国で仏舎利についての記述が見られるのは『梁高僧伝』に見られる182~252年の話である。舎利に関する記述の共通項として舎利が堅固で光り輝く神秘性があり、それらは舎利の霊験の高さの証であり、そして舎利は至誠によって感得されると考えられていた。唐の時代まで舎利は仏教の始祖である釈迦の遺骨であるが故に信仰の対象になっていた。その信仰とは仏陀によってもたらされる功徳を期待するという受動的な礼拝によって成立していた。しかし唐末になり中国の僧の間にも火葬が普及し始め高僧の舎利という存在が現れる。しかしその時代、舎利の神秘性

は未だ注目されていない。そのことから、高僧 の舎利が仏舎利と同じ様に注目されるには火葬 の普及以外にも条件が必要であったとし、それ は従来の仏教とは異なった新しい仏教によって 育まれた意識である、と西脇氏は考察している。

ここで西脇氏は、新しい仏教とは、今までの 受動的な信仰ではなく、個人の自覚的な仏教、 特に禅だと指摘している。やがて舎利の数や神 秘性が個人の悟境の深浅を示すバロメーターで あるという認識が生まれ、「高僧舎利」が「仏 舎利」と同様に信仰されるに至る背景には心の 内面を重視する禅の流行があったという。

以上西脇氏の論考によって、ここまで中国における舎利信仰の始まりと高僧舎利への信仰が生じる過程を辿ったが、このように中国において発展した舎利信仰は来朝した中国僧や入唐・入宋した僧によって日本においても広まっていったのである。

例えば道元禅師が明全の舎利について記録した『舎利相伝記』には、闍維した際の色が五色であったこと、白い舎利三顆を得たこと、といった記述があり、中国における舎利の記述の特徴をもっている。舎利や仏像への信仰に対して総じて否定的な道元禅師にも高僧舎利に対して完全に否定しはていないといえる。しかしそこにはあくまで受動的ではない、能動的な仏教観があってのことであり、そこに禅宗と高僧舎利との深い関わりが見てとれる。

以上のことをふまえてもう一度、円覚寺・建 長寺と舎利とのつながりについて考察してみた い。

#### 7. 両寺院と舎利との関係性

円覚寺の場合、玉村氏の論考<sup>(8)</sup>をもとに整理すると、大休正念が舎利会のために上堂していたことなどから仏舎利が重要視されていたことがうかがえ、正続院を円覚寺へ移す際に舎利殿

が建長寺を納得させ得る理由となった背景が見える。さらに後の話ではあるが、円覚寺には応仁の乱の頃より伝説があり、それは円覚寺から京都へ召し上げられて一度はなくなってしまった仏牙舎利が後に天から降ってきたというものである。仏舎利が自ら帰ってきたことにより舎利殿が復活するというのである。

以上のことから円覚寺にとっての仏舎利に対 する信仰がうかがえる。

次に建長寺であるが、蘭渓道隆およびその門 弟、建長寺の初期の住持には来朝僧が多い。ま た入宋している僧もいることから高僧舎利に対 する信仰は比較的強かったのではないかと推測 出来る。

茶毘に付したその様相も、五色の舎利が出て、その煙の触れるところの樹葉が舎利を綴る、といった神秘的なものであり、その数に関しても具体的な数字ではないが、多くを得たり、としている。西脇氏によれば、このような茶毘に付した際の現象と舎利数はその僧侶の悟境の深浅を示すバロメーターであるので、この『元亨釈書』の記述は、いかに蘭渓道隆の悟境が深く、その生涯が素晴らしいものであったかを示していると言える。

このように、建長寺開山である蘭渓道隆の悟境の深さを示す現象に縁のある柏槙を「舎利樹」と呼び神聖視するに至るのは自然なことであるといえよう。さらにその場所をも神聖な場所として認識していたと考えられる。

以上のことから開山塔を建てるにあたり、一番適しているのは蘭渓道隆の覚悟の深さを表した舎利の出現した聖域が選ばれたと考えられる。

そこで両寺の舎利信仰について比較検討して みたい。

円覚寺の場合は「仏牙舎利」であり、その場所に無学祖元の正続院が移される背景として、 建長寺を納得させるために神聖な仏舎利のある 場所が選ばれた、という政治的なものがある。 しかし逆に言えば、正続院を円覚寺に移される ことは建長寺にとって相当な屈辱であるにもか かわらず、その建長寺を納得させるだけの力が 仏舎利にはあったということになり、そこから も鎌倉時代の仏舎利の影響力がうかがえる。

建長寺では「高僧舎利」であるが、それは僧 侶の禅的境地の深さを表すものであったため、 禅宗においては「高僧舎利」も「仏舎利」同様 に信仰を集めるものであった。

両寺ともに、「舎利」のある場所、縁のある 場所が聖域として認識され、開山塔の建つ場所 としてふさわしいという意識があったと考えら れる。そして後にその場所に建てられた開山塔 を中心に開山門派の塔頭が広がっていくことに なる。

#### 8. おわりに

本論では建長寺と円覚寺の塔頭の配置から、 宗教と空間との関わりを探った。その結果、以 下のようにその宗教の持つ信仰形態と空間が相 互に作用しながらひとつの宗教空間を形成して いく経緯がみられた。(図5)

- 舎利信仰→開山塔
  (その宗教の持つ信仰形態によって聖域が 生じる。)
- ② 開山塔→門派抗争(聖域を軸として宗教的人間関係が生じる。)
- ③ 門派抗争→塔頭 (その宗教的人間関係に伴い聖域が拡大していく。)

松井氏の指摘どおり宗教学の立場から宗教空間に対しての考察がなされることは少ない。また、空間的立場から宗教空間が考察されることはあるが、そこに宗教学的視点による考察を取り入れることは困難な場合が多い。しかしながら両者が相互に作用している可能性がある以上、

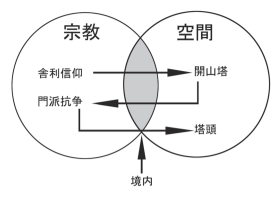


図5. 相互関係図

空間を把握する上でも、宗教を把握する上でも、 双方の視点で宗教空間を考察することは有意義 であるといえる。

#### 注

- (1) 松井圭介『日本の宗教空間』(古今書院)2003年、4-7頁。
- (2) 松井、前掲書、9頁。
- (3) 玉村竹二「五山叢林の塔頭に就いて」『叢 書禅と日本文化第五巻』(ペりかん社) 2002年、 138-139頁。144項。
- (4) 建長寺境内発掘調査団『巨福山建長境内遺跡』、138、139頁。
- (5) 高橋睦、石川幹子「円覚寺に見る古都鎌倉 における宗教的谷戸空間の景観構造に関する 研究」『ランドスケープ研究』67号(日本造 園協会)2004年、661頁。
- (6) 玉村竹二「文献上より見たる円覚寺舎利殿」 『国宝円覚寺舎利殿』(神奈川県教育委員会文 化財保護課) 1970年、6頁。
- (7) 西脇常記「舎利信仰と僧伝におけるその叙述」『禅文化研究所紀要』第十六号(禅文化研究所紀要』第十六号(禅文化研究所)1990年、195-13頁。
- (8) 玉村、前掲論文、「文献上より見たる円覚 寺舎利殿」、7、25頁。

#### 参考文献

- ・太田博太郎『中世の建築』(彰國社) 1957年
- ·鎌倉市史編纂委員会『鎌倉市史 寺社編』(吉 川弘文館) 1958年
- ・鎌倉国宝館編『鎌倉の古絵図 一』(鎌倉市 教育委員会) 1968年
- ·建長寺境内発掘調査団『巨福山建長寺境内遺跡』(建長寺境内発掘調査団) 1991年
- · 虚関師錬『元亨釈書』『大日本仏教全書』第 101巻(名著普及会)1979年
- ・国立歴史民族博物館編『神と仏のいる風景』 (山川出版) 2003年
- ·駒沢大学同辞典編纂所編『禅学大辞典』(大 修館) 1978年
- ・五味文彦「鎌倉の景観と文化―鎌倉への視座 1」『文献と史蹟』一号(東京大学人文社会 系研究部)2003年
- ・玉村竹二「五山叢林の塔頭に就いて」『叢書 禅と日本文化第五巻』(ペりかん社) 2002年
- ・玉村竹二「建長寺と円覚寺の異同」『日本禅 宗史論集下之二』(思文閣出版)
- ・玉村竹二、井上禅定『円覚寺史』(春秋社) 1964年
- ・玉村竹二「文献上より見たる円覚寺舎利殿」 『日本禅宗史論集上』(思文閣出版) 1988年
- ・玉村竹二『臨済宗史』(春秋社) 1991年
- ・玉村竹二『五山禅僧伝記集成 新装版』(思文閣出版) 2003年
- ・高橋睦、石川幹子「円覚寺に見る古都鎌倉に おける宗教的谷戸空間の景観構造に関する研 究」『ランドスケープ研究』67号(日本造園 協会)2004年
- · 鶴見大学建長寺境内発掘調査団『史蹟建長寺』 (鶴見大学建長寺境内発掘調査団) 2003年
- ・東京国立博物館『鎌倉 禅の源流』(日本経 済新聞社) 2003年
- ・西脇常記「舎利信仰と僧伝におけるその叙述」

- 『禅文化研究所紀要』第16号(禅文化研究所) 1990年
- ・松尾剛次『日本中世の禅と律』(吉川弘文館) 2003年
- ・松井圭介『日本の宗教空間』(古今書院) 2003年
- ・M・シュヴィント編著『宗教の空間構造』(大明堂) 1978年
- ・三浦勝男編『鎌倉志料一』(鎌倉市教育委員会) 1991年
- ·山田泰弘『瑞鹿山円覚寺』(大本山円覚寺) 1985年