# 初期唯識思想における言語観の一考察 --『摂大乗論』のアーラヤ識説をめぐって--

千葉公慈\*

Linguistic Study of early Vijñapti-mātratāThought:
On the doctrine of ālaya-vijñānafrom the Mahāyānasamgraha

Koji CHIBA\*

#### Abstract

Causation or *Engi* is the concept of the Buddhism's fundamental doctrine. Gautama Buddha, founder of Buddhism, expounded this concept for people attaining enlightenment. *Causation* began with Buddha's words and actions when he gave his first sermon on the basis of the logic of cause and effect. It is believed that *awakening* was inherited through the verbal teachings of *taiki-seppo*. This universal *causation* through words became the basis to support *dependent origination*, and led to the establishment of Buddhist history.

However, the doctrine of *ālaya-vijñāna* that joins the causal elements leading to *awakening* appeared in the early Yogācāra School as *simultaneous causality*. Because the expansion of doctrine led to large conflicts over *dependent origination*, we now have the question of how the early Yogācāra School attempted to settle this matter.

The paper focuses on the problem subsumed by the root doctrine of Buddhism and its large concepts. The study investigates this by focusing on a linguistic view of Yogācāra thought and The *Mahāyānasaṃgraha* uses *Causation as a Linguistic Expression* as a keyword that plays a major role in solving this problem.

## 1 問題の所在

インド仏教における瑜伽行唯識学派の思想を体系的に論述した『摂大乗論』(Mahāyāna-saṃparigraha-śāstra、以下 MS と略称)は、龍樹(Nāgārjuna:150~250頃)の般若思想と唯識思想を総括的に構成することを目的として編まれているため、一般的にはいわばインド仏教

思想のひとつの帰結と評されている。しかしながら、空思想をはじめとして論理的矛盾も多く、未解決の議論や問題点も多いといわざるを得ない。とりわけ仏教の根本教義である「縁起」の思想については、その解釈をめぐって因果同時の基盤となるアーラヤ識を設定するに至ることは、他学派にとって看過できない重要な論点と

<sup>\*</sup>人文学部 日本文化学科

なる。なぜならば因果同時は必然的に縁起の主 張そのものに抵触するからである。すなわち縁 起するものを説明するために縁起ならざるもの のアーラヤ識を設定したともいえるのであるが、 それではその縁起の意味自体を転換ならしめる 根拠は、一体どこに求められるのであろうか。

小論ではこの「縁起ならざるもの」の特質を 根拠づけるものとして、唯識説の特徴的な言語 観をとりあげ、アーラヤ識設定の背景を探る一 考察としたい。

### 2 言語表現された薫習の特質

一切の種子を包摂する存在のアーラヤ識は、MSの第1章(I-58)ならびに第2章(II-2)に示された通り、「三種の薫習(trividhavasana)」が説かれ、とりわけ MS の注釈書である『秘義分別摂疏(Vivṛtaguhyārthapiṇḍavyākhyā¹、以下 VGPV と略称)中には、ふたつの薫習のみが詳細に解説されていた。ちなみにMSの記述を確認すれば、「名言薫習」・「我見薫習」・「有支薫習」を内容とする以下の三者である。今回注目したい「言語表現された薫習」、すなわち「名言薫習」については、『唯識三十類論』『(Triṃśikā、以下 Tś と略称)、および『成唯識論』巻八(pp. 12~13)にも同様の記述が見られる。MS ならびに VGPV の該当箇所を以下の通りに提示する。

kun gzhi mam par śes pa 'di'i rab tu dbye ba gang zhe na

mdor bsdu na mam pa gsum [D. 12a] dang rmam pa bzhir blta

bar bya'o. de la bag chags rmam pa gsum gyi bye brag gis

rmam pa gsum ste. mngon par brjod pa'i bag chags kyi

bye brag dang (2) bdag tu lta ba'i bag

chags kyi bye brag dang

(3) srid pa'i yan lag gi bag chags kyi bye brag gis so. (MS: I-58)

(Theg pa chen po bsdus pa : Der ed. No. 4048 : Ri11-b-7 $\sim$ 12-a-2/Pek ed : No. 5549 : Vol. 112) iii

ここに示す「言語表現された薫習」 (abhilāpavāsanā) とは、符牒や名称を含めた 言語表現の一般全体を意味する言説(ごんぜつ) である。すなわち各人の思考活動における言説 の認識とその分別を通して、そこに生起した概 念を第六意識からアーラヤ識にまで伝えるとい うプロセスである。アーラヤ識の三分類の中で、 この「言語表現による薫習」が第一に宣言され ているその理由は、従来の縁起説をふまえた上 での論理展開が必要であるからと推定され、 アーラヤ識はあくまでも伝統的な縁起思想の結 実として主張される存在であることを提示する ためである。すなわち諸法の帰属を収斂する基 盤としての法性(dharmatā、あるいは容器と しての vastu もしくは dhatu) と法 (dharma もしくは nama) とが重層的に存在する関係に おいては、dharmatā (vastu, dhātu) が常に重 要かつ問題なのであり、MSはじめ初期唯識文 献がおよそ弁証法に基づくことを吐露している。 VGPV ではデルゲ版308-b-4~5における記述 がこれに相当し、これによれば我々の心の本質 は言語活動による何らかの概念的思考であると 捉えていて、我々の日常における心理的な働き について、その一々を言語表現することが困難 な場合もあるが、しかしそのほとんどが言語表 現を伴った働きであることを承認することが思 考の起点となる。瑜伽行派ではこうした起点に 常に付随する言語表現について、真如への到達 の妨げとなる存在と評して「虚妄なる分別」と 呼んでいる(『中辺分別論』 (Madhyānavibhāga

MV と略称)第一章「相品」、K.1)。

さらには言語表現の活動を価値的に排除する 『瑜伽師地論』「菩薩地 |真実義品(Yogācārabhūmi 以下 YBh と略称) なども後述するように知ら れるが、いずれも言語活動が生死輪廻の苦を繰 り返す要因と見なす瑜伽行派の言語観に基づい ている。確かにブッダの遺言である「八大人覚」 の第八に見る通り、「不戯論(ふけろん、 a-prapañca)」は初期仏教以来の戒めに他なら ないが、遺教に説く「不戯論」とはあくまでも 「論の戯れに陥らないこと」、つまり「言葉遊び に興じない」「議論や論争に終始しない」とい う意味であって、「言葉自体が戯れである」と か「言語による思考そのものが迷い」という意 味が本来ではなかった。そこで瑜伽行唯識学派 では、「戯論する」という言葉の通り、真実で はない仮象の世界を生み出す深源は言語活動で あり、心理作用の中核に位置するとヨーガ体験 を通して理解するのである。この背景には、我々 が生死輪廻するその主体をどのように説明する べきかという問題が存する。無我論を標榜する 仏教において、永遠のテーマともいえる輪廻の 主体とは何かという疑問は、少なくとも MS で は実体的かつ空間的な理解の対象とまでは考え ていない。あくまでも心理的影響力であり、精 神的な働きだけが輪廻すると捉えているようで ある。そうでなければ外道の我論に陥ることに なり、仏説に矛盾するからである。その精神的 作用の中核にあって求心力を発揮させているの が言語活動なのであり、たとえ「種子(しゅう じ、bīja)」と呼ぶことがあっても、それは植 物の種のような実在する物体ではなく、形体の 存在しない言語活動そのものとなる。MS 同様 に MV、YBh、Ts などの主張にしたがえば、アー ラヤ識に薫習された言語表現の因子 (種子) が 染分の特質を完成させる結果には、こうした理 由が考えられる。

#### 3 異時と同時の縁起説

上記の「言語表現された薫習」(abhilāpavāsanā) について、続く MS の記述では、以下の通りに 解説する。

このうち、縁起するものを説くこととは、「すべての存在は、言語表現されたものに基づく薫習から生起する。そして後ろの識(潜在するアーラヤ識)は前の識(現象する七転識)に基づく(=後ろの識は前の識から生起する)。」と[『阿毘達磨大乗経』(推定)において]説かれた通りである。すなわち異熟したもの[が蓄積したアーラヤ識](異熟識)と、現象的に働く認識(転識)の双方は、相互に依存して生起するからである。

(MS. II. 32-b)

つまり MSII. 32b における abhilāpavāsanā の記述は、瑜伽行派にいうアーラヤ識において も従来の伝統的縁起説の時間的かつ論理的関係 が成立する側面を担うことを示す重要な箇所な のであるiv。端的にいえば、言語表現された薫 習(abhilāpavāsanā)が内包されている限り、 従来の縁起説の教義に抵触しないという免罪符 的な立場である。しかしながらアーラヤ識と七 転識が「相互に依存して生起する」関係である 限り、瑜伽行派の意に反して、異時と共存する 同時縁起の解釈は成立しないものと考えられる。 たとえば MS. I-17には芦の束と火炎の芯の喩 えが示されているが、いずれも縁起が空間的理 解であり、非時間的な理解であることの明らか な証拠である。否、むしろ空間的な同時縁起を 説くために、敢えて言語表現された薫習を取り 込み、時間的理解をもアーラヤ識に収斂する必 要があることが伺える記述なのである。

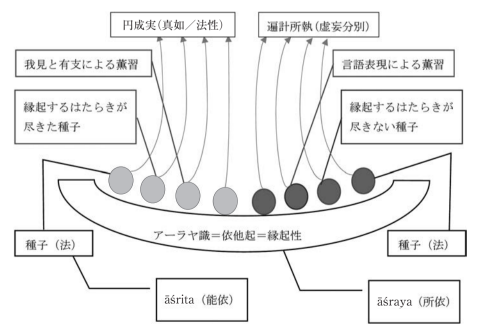
## 4 縁起するはたらきが尽きた種子と尽きない 種子

それでは前項に見える同時の縁起説は、何を 根拠として論述されているのだろうか。この疑 間を解く鍵は、MSI.61-b に説く二種類の種 子(bīja)といえるだろう。すでに縁起し尽く して停滞した存在を受容する縁起説と、いまだ 縁起しつつある意味を思考する縁起説の、その いずれの認識をも生起せしめるアーラヤ識には、 「縁起するはたらきが尽き果てた種子」と「縁 起するはたらきが尽きない種子しの二種があり、 それぞれが深く相応しているという MS の見解 である。すなわち前者の「縁起するはたらきが 尽き果てた種子 | は、永い混迷から脱却して成 道というひとつの状態に結実した体験を支える 因子であり、後者の「縁起するはたらきが尽き ない種子」は、成道へ向けた修行の次第を継続 させる思考を支える因子となっている。瑜伽行 派というヨーガを主体とする学派である限り、 体験に基づく成道の思想を重視する必要がある

のは至極当然なことであるが、言語表現のはた らきそのものを必要とする教義の展開において、 体験的思想を理論的に組み込むことには大きな 矛盾が存する。

こうした正反合の弁証法による二種の縁起説の収斂について、MSII. 2-pではアーラヤ識とは依他起性のことであり、依他起性とはアーラヤ識に他ならないことが宣言されるに至っている。依他起性の中に堂々と清浄(=縁起するはたらきが尽きた種子)と、雑染(=縁起するはたらきが尽きない種子)の二分を説きながら、文字通り「依他起(paratantra:他に依存して生起すること)」とは「縁起(pratītyasamutpāda:他に依存して生起したもの)」のことであると明確に説明するのである。

こうした文脈で MSII. 16f を見ると、言語表現された薫習 (abhilāpavāsanā) とは、あくまでも意識としてはたらいた結果として生起した性質のものであるため、「名言薫習」はそのまま「遍計所執 (parikalpa)」と定義されている



〈言語表現による薫習から見たアーラヤ識と三性の関係図〉

(MS: I58, I61, II15, II16, II2, II58, II32による)

ことは看過できない。つまり同箇所においては、 三性の依他起を基盤として、その中の言葉によ る薫習を MV にいう虚妄分別(abhūta-parikalpita) として除去する対象と見なしているのであり、 結局は言語表現された薫習は妄執に過ぎないこ とと軽視され、弁証法的合一の基盤であるアー ラヤ識として言語活動は所詮本質的性格を示す ものには成り得ない存在であることを吐露する のである。

それでは以上の考察に基づき、前稿 VGPV の考察に続く試訳を本論の小結として以下に提示する。

## 5 小結にかえて─VGPV 試訳─

凡例

 試訳の底本は以下のデルゲ版を使用し、 補足的に必要に応じて北京版を利用した。
 Der. ed., No. 4052, Ri, 296-b-1~361a-7

> : Tibetan Tripiṭaka, bstan 'gyur, preserved at the Faculty of Letters, University of

Tokyo,

SENMS TSAM Vol. 12, 通帙第236 (Ri)

Pek. ed., No. 5553, Li, 356-b-7~434-a-8

- 2) 固有名詞ならびに通常音写語として用いられる術語は、カタカナ表記とする。
- 3) 本書のテキスト MS 中にて言及されている 部分は、「 」によって示した。
- 4) 重要な術語は、( ) によってチベット 訳を示した。また未確認ではあるが、おそら く誤りではなかろうと思われる還元のサンス クリット語についても、正確な文脈を把握す るため、同様に ( ) によって示した。

- 5) 原文にはないが、補った方が理解に便 と判断されれる言葉は [ ] によって 示した。
- 6) 典籍一般は、『』によって示した。
- 7) なるべく原文に忠実な直訳を試み、日本語として適切でない文章箇所も [ ] によって整え、敢えて不自然な表現をそのまま残して訳出した。
- 8) 原典の VGPV 蔵文は、前回の訳出部分に して未掲載の箇所から記載している。

[Der. ed. 309-a-5, Pek. ed, 371-b-1] 【諸法の容器としてのアーラヤ識】

「他者の相続における眼等は、自己の相続中 において眼識等を生じることはあり得ない。何 とならば、自己の意識に基づく他者の眼等であ るならば、自己の相続中に生起することもあろ うが、それでは他者の眼識等を自己の相続中に 生起させる原因とはならないからである。した がって自己の相続中に関しても同様に、眼等が 自らの能力だけをもって触等の把握対象を顕現 させることもあり得ないだろう。要するに眼等 の能力を「支えるもの」(所依、āśraya)は、 認識されるべき把握対象にあるのではなく、か つまた把握対象を「支えるもの」も把握する能 取の眼等にあるのでもない。つまり、それらと は別に存在するものとして、アーラヤ識こそが 存在しなければ、相続中に認識が存在し得ない という理由がそこにある。]v

したがって[眼等の]能力を支えるもの(アーラヤ識)もまた、別なるものとして [存在するの]であり、また把握対象の実事も別なるものとして [存在するの]であって、すなわち支えるもの(所依としてのアーラヤ識)に依存することが、眼等の認識の根拠なのである。「そうであるならば、もしも [アーラヤ] 識が存在するならば、そこには諸々の心のはたらき(心所)

もまた存在するだろう<sup>vi</sup>」と [MSⅡ12に] いわれるのは、[まったく] その通りであり、すなわち、〈触〉等という五遍行が有るのである。「どうじて〈触〉等の五つだけなのか?」といえば、それは [〈触〉、〈作意〉、〈受〉、〈想〉、〈思〉だけが心のはたらきとして] ありとあらゆるところに行きわたる [性質のものだ] からである。

## 【五遍行について】

- 「〈触〉(sparśa) とは、未来の [触] だけ が「六]根と「六]境と「六]識が相互に繋 がって作用し、一切の心に生じるのであるか ら、 遍行たるものである。 | と「一般に毘婆 娑師たちによって] 承認されている「が、し かし〕そ「の定義」は正しくはない。なぜな らば、未来において人間の行為vii はまだ存在 しないからである。したがって、〈触〉は把 握するべき対象領域(境)の限定されたもの なのである。「すなわち」増益と損減の、そ の両者から除去された正にその特質に限定さ れる形で接触することが、[六]根(認識能力) の変化の活動によって生じるのであるがviii、 それ(触)はまた、利益と損害の中間(madhya) に存在する諸々の把握するべき対象領域(境) の中の、何らかあるもの一つに向かって必ず 生じる(出離する)のであるから、[その意 味で〕すべて「の領域」に行きわたる「遍行 なの] である。
- ② 〈受〉(vedanā) もまた、ある毘婆娑師が「心と心所があらゆるすべてに生じる[遍行である]ことは、把握するべき対象領域(境)を[すべて]経験するという特質を有するix」と、明確に区別するものであるが、[一方で受とは、]「自己認識としては認められる性質のものではない。[したがって]自己を経験することを捨て去ったその後で、利益と損害の両者から除去された、把握するべき対象領域を
- 完全に認識する(能取する)形相を有した〈触〉 の影像のあり方における形相にしたがって、 「心理的な」活動を感受した特質を有すると 言語表現されるのである。それ故に〈触〉に 依存することによって、[はじめて]〈受〉[が 存在する〕のである。」と「毘婆娑師は」主 張する。[しかし] それもまた正しくないの であって、すなわち〈受〉は〈触〉に付き従っ てはたらきを起こすのであるから、それ(〈触〉 自体) を把握対象とすることは過失 (thal ba) に至るのである。 [つまり] 諸々の心と 心所は、相互に転展しながら(展べ広がりな がら) 把握するべき対象とすることは出来な いのである。なぜならば、「心と心所が相互 依存の関係になると〕把握されるべき「一方 的に依存する] 把握対象として [の関係性が] 損なわれて過失となるからである。したがっ て、〈受〉は〈触〉によって完全に区別され た(限定された)把握対象の領域(境)の特 殊性、すなわち利益と損害の両者より除去さ れた [その] 性質だけが、まさに自分自身に 属するように為すこと(我所)を経験(感受) する特質であって、すなわち〈触〉の縁を有 したものともいわれるものである。そしてま た、我所が無いならば、[〈受〉は] 生じるこ とがあり得ないのであるから、[その意味で] すべて「の領域」に行きわたる「遍行なの」 である。
- ③ 〈想〉(samjñā) は他を排除するように成立せしめること\*である。すなわち、言語表現された薫習(abhilāpavāsanā)が成熟することから生ずるのである。[詳細に説明すれば]自己の[認識]対象領域においては、他者の[認識]対象領域を排除させて機能しているものなのである。こうして[一般に]いわれるように、ありとあらゆる一切[の言語表現]によって知られるべきものなのである。

他者の [認識] 対象領域を排除することもまた、把握対象とされる一切の対象領域においても存在するのであるから、[その意味で]すべて [の領域] に行きわたる [遍行なの]である。

- ④ 〈作意〉(manaskāra) もまた、毘婆娑師た ちの [主張する] ような場合、一切法が四種 類に確定されるxiので、したがって認識を他 者の [認識されるべき] 対象領域から遊離し て、[その後で] 他者の[認識されるべき] 対象領域に対して向けられることは無いけれ ども、しかしながら自己の[認識されるべき] 対象領域にははたらくということ、まさにそ の作用そのものに「定義としては」尽きるの である。瑜伽行派のような場合もまた、把握 されるべき対象 (所取) と把握する対象 (能 取)の種子(bīja)より生じる認識においては、 増上縁によって把握されるべき対象 (所取) として顕現することに対して向けられるもの であって、この意味にしたがえば、[作意とは] 「心によってはたらくこと」といわれるので ある。
- ⑤ 〈思〉(cetanā) もまた、善と不善の双方とは別なあり方として現れてxii 生起するものであるから、遍行であることを逸脱(超越)することなどあり得ないのであるxiii。聖教(āgama) もまた存在するのであり、およそ何であれ、「三和合(trika-saṃnipāta)」xivとなるものであるならば、それはそのまま〈触〉(sparśa)なのである。[すなわち三和合が]〈触〉なるものと同時に生起することxvとは、〈受〉と〈想〉と〈作意〉であることによって(連動するはたらきであることを根拠として考えるならば)、「根」[「境」「識」の三和合]とは異ならない「同体」なのであり、そこから生起する〈思〉(cetana)もまた、表出して現れるxvi ことになるだろう云々、というこ

となのである。

#### 【五別境について】

さらに毘婆娑師によって、〈欲〉(chanda) 等といった「遍行」とは別な存在、すなわち「別境」の五者がMS本文に説かれたのであるが、およそ何であれ、その説かれた諸々のこと(=「五別境」)は、どうして[ありとあらゆるところに]生起することがあり得ないのか、というならば、[その理由は]「別境」であることによって、[すなわち認識する対象領域が限定されていることによって]「遍行」たることとしては存在しないからである。

もしもその理由の通りであるならば、

- ① 〈欲〉(chanda)とは、為そうと[心が] 欲することであり、[認識されるべき]対象領域に心を傾けるならば、それと同じように〈想〉(saṃjñā)とは異なる特質ということにはならない(=〈想〉と同じではないか)という[観点]から、したがって彼ら(説の切有部)のような見解にとっては[〈欲〉の正しい意味を]理解することが出来なかったのである。したがって、考えられている存在の対象に向かって[それを]欲することが〈欲〉であるならば、あるいはまた欲しない場合や、中間的にとどまっている把握対象には[心理作用が]はたらくことがないから、それ故に[〈欲〉は「別境」であって、]「遍行」ではないのである。
- ② 〈勝解〉(adhimukti)とは、特別ことさらに信解(決定)することであり、[特定の把握対象を限定して]確定するという意味であるxxii。それはまた、毘婆娑師のような場合[と同じではないかと指摘する者がいるかも知れないが、それは間違っている。なぜならば毘婆娑師が述べるように、たとえば]「疑念が存在する状態では、疑念に結びついた心にお

いて「勝解が〕生起するのである。なぜなら ば他者の[認識されるべき]対象領域から除 去された「特殊に限定された」あり方を有す るものであるから」と「主張するようなもの である]。しかしそれはかの [我ら唯識派が 主張する「勝解」の〕特質と同じにはならな いのである。なぜならば、[毘婆娑師も唯識 派も双方ともにただ] 作意を為すということ だけが、ひろく承認されている[に過ぎない] からである。したがって、「勝解する」とい うときの「勝解」とは、疑念そのものが転倒 (倒錯) したものであると心に決定したあり 方のとき、実にその転倒 (倒錯)「が転倒な のだ〕と真実の通りに確定していると理解す ることで「はじめて正しい「勝解」の意味に なるのであって]、それ故に[「勝解」は「別 境 | であり、] 「遍行 | ではないのである。

③ 〈三昧〉(samādhi) もまた、ある者(毘婆 娑師)は「一点に専心すること(一境性)の 特質には一刹那が存在するのである」と考え ている。[しかし我ら唯識派は] それはその 通りとは理解していない。なぜならば、心に 一刹那だけが存在するに過ぎない [ことに なってしまい、連続性がなくなってしまう] からである。[さらに]他の者たち(毘婆娑師) は、「心と諸々の心所が個別の「認識される べき] 対象領域において分離(分散)してし まうことを完全に断ち切ることによって、あ る一つの [認識されるべき] 対象領域に集約 され、そして限定してしまうことが「三昧」 である」と考えているのである。[しかし我 ら唯識派は〕それはその通りとは理解してい ない。なぜならば、正に作意を為すというこ とだけが、ひろく承認されている「に過ぎな い〕からである。したがって、「三昧」とは 妄分別<sup>xviii</sup> されるべき [認識の] 対象領域に おいて、正にそこへ限定的に一刹那、二刹那、 三刹那等々といった一連の流れがはたらくことによって、心が一点の対象に注がれることxix の原因となっているのである、と [聖教において] ご承認されるのである。それと同じように、妄分別されるべきものではない[正しい智慧の] 対象領域において、相続と遊離した状態である場合に [「三昧」が] 生起することがあり得ないのであるから、それ故に [「三昧」は「別境」であり、]「遍行」ではないのである。

④ 〈念〉(smrti) とは、毘婆娑師のような場 合「と同じではないかと指摘する者がいるか も知れないが、それは間違っている。なぜな らば毘婆娑師が述べるように、たとえば〈念〉 とは]「心理の表出した言語表現という意味 であって、それはまた[認識されるべき]対 象領域を明らかに限定するものである」とか、 あるいは「表徴するもの (nimitta) として、 そこに執着するひとつである」とかいわれた 場合、そのいずれの場合でも[「別境」の]〈慧〉 と [「遍行」の]〈作意〉を対象とすることが、 ひろく認められているのであるから、故にそ の [〈念〉の定義] は正しくはないのである。 したがって、〈念〉とは熟知した[認識され るべき]対象領域において、そ[の心理作用] に付きしたがうように赴いた(随入した)心 が出現した言語表現なのである。つまり、そ れはまた熟知してはいない[認識の対象領域] においては [〈念〉は] 存在し得ないのであ るから、それ故に [「念」は「別境」であり、] 「遍行」ではないのである。

もしもこの見解が正しいのであれば、付言すれば、〈念〉とは「覚支<sup>xx</sup>」にはなり得ないということになる。なぜならば、[涅槃に向けて歩みゆく五道のうち、真理(諦)のみを見る段階である]「〈見道〉において、その歩みの先にある〈真如〉を感受(体験)する

からである」と [我ら唯識派が] 主張すれば、 [他学派は、それは矛盾していると論駁する であろうが、] それには誤謬はない。なぜならば、最初の一刹那において〈念〉は [たしかに]〈覚支〉ではないかも知れないが、[続く] 二 [刹那] 以後の [後続する刹那] においては、[「念覚支」として] あり得ることなのである。そのときこそ、歩むべき先にある〈真如〉として感受されるべきものが存在するのである。

〈見道〉において、〈七覚支〉が [聖教に] 説かれていることについて説明すれば、[修行階梯の] 流れから意図するもの [、つまり修行の目的として示されるひとつの結果] ではあるけれども、[たしかに〈念〉は] 一刹那にとどまってはいないのだから、それ故に [我ら唯識派の主張に] 矛盾はないのである。

さらにまた加行するときには、〈真如〉一般のあり方が感受(体験)されることによって、「継続性のない」最初の一刹那においても、 [たしかにそれは]〈念覚支〉[であるという主張に] 矛盾はないのである。

⑤ 〈慧〉(prajñā)もまた、毘婆娑師の[主張する]ような場合[と同じではないか、と指摘する者がいるかも知れないが、それは間違っている。なぜならば毘婆娑師が述べるように、たとえば〈慧〉とは]「法(dharma)を決択するもの(pravicaya)である」[といわれる]が、その「決択すること」[についていえば]また、もしも[認識されるべき]対象領域(境)をただ区別するだけに過ぎないこと[が決択の意味]であるならば、それは一切の心と心所に結びつくことになってしまう。[つまり、ただ区別するに過ぎないという定義では不合理である。]したがって〈慧〉とは、まさに理解されるべき対象のみについて、その正当性と非正当性、およびそのいず

れでもないものに対する[特質の]決択であるから<sup>xxi</sup>、それ故に[〈慧〉は「別境」であり、] 「遍行」ではないのである。

したがって、眼[耳・鼻・舌・身・意]等の認識の集まり(識身、vijnāna-kāya)が確立することから生起した諸々の把握対象に関して、〈慧〉[がはたらくということ]はあり得ないのである。なぜならば、それら(生起した把握対象)を完全に分別することは不可能だからである。[さりとて無分別を特質とする〈慧〉であっても、有分別から続く]間断のない(等無間としての)意識によって[無分別の智慧が]引き起こされることがあり得るのである\*\*\*i。

それら「(五) 遍行」ではない[「(五) 別境] もまた、明瞭なる(表出した)認識をともなっ た (sampravukta) 「心理的な」はたらきで あるから、明瞭ではない(常に潜在的な存在 である) アーラヤ識を同時にもたらされるxxiii ことはないのである。[原因を種子として] 結果を [後に] 引き起こさせる業(karma) が異熟したもの[が蓄積されている]アーラ ヤ識は、何ら妨げられることなく「受容体と して] 説明されてきた存在xxiv であるから、[し たがって] 貪欲をはじめ [瞋恚や愚痴] といっ た染汚 [の諸悪] や、信をはじめ [根、念、定、 慧]といった諸善もまた、[異熟したものが 蓄積されているはずのアーラヤ識に直接〕結 びつくことはあり得ないのである。睡眠等の、 すなわちおよそ何であれ、他の不定といわれ る四者もまた、[アーラヤ識とは] 結びつか ないのである。なぜならば、まずその中の睡 眠における随煩悩とは、実に迷妄なる特別な あり方だけに限定して言語表現される(仮設、 prajñāpti)のであって、不明瞭な(潜在的 の存在する) 自性によって心をまとめている からである。[Der. ed, 311-a-2]

### 6 VGPV 原文

[Der. ed. 309-a-5, Pek. ed, 371-b-1] 【諸法の容器としてのアーラヤ識】

nus pa'i rten nyid kyang gzhan du yin la dmigs pa'I dngos po yang gzhan du yin te/rten nyid kyis ni mig la sogs pa'i rnam par shes pa'I rgyu yin no/on gal te rnam par shes pa yin na 'di la sems las byung ba dag kyang yod par 'gyur ro zhe na/de lta yin te/reg pa la sogs pa lnga 'gro bay od do/ci'i phyir reg pa la sogs pa kho na yin zhe na/thams cad du 'gro ba yin pa'i phyir ro/

## 【五遍行について】

- ① kha cig ni reg laxxv ma 'ongs pha kho na dbang po dang yul dang rnam par shes pa rnam phan tshun 'brel pa'i byed pa sems thams cad la byung bas kun du 'gro ban yid yin par khas len to/de ni rigsbpa ma yin te/ma 'ongs pa la skyes bu'i byed pa med pa'i phyir ro/de lta bas na reg pa ni yul gyi khyad par phan pa dang gnod pa dang/gnyig las bzlog pa'i mtshan nyid kho na la reg pa dbang po 'gyur ba [Der ed: 309-b-1] byed pas 'byung ba yin la/de yang phan pa dang gnod pa dang/bar mar gnas pa'i yul rnams las gang yang rung ba zhig la nges par 'byung ba'i phyir kun du 'grob yin no/
- 2 tshor ba yang bye brag tu smra ba kha cig sems dang sems la byung bat hams cad la byung ba yul nyams su myong ba'i mtshan nyid yongs su gcod pa yin la/rang rig pa khas mi len pa'i phyir rang nyams su myong ba yongs sub or nas phan pa dang/gnod pa dang gnyi ga las bzlog pa'i yul yong su gzung ba'i rnam pa can gyi reg pa'i

gzugs brnyan gyi tshul du rnam par rjes su byed pa myong ba'i mtshn nyid yin par brjod de/de'i phyir reg pa'i rkyen gyis tshor ba yin no zhe'o/de yang rigs pa ma yin te/tshor ba reg pa'i rjes su byed pa nyid kyang de la/dmigs par thal bar 'gyur du 'ong ngo/sems dang sems las byung ba rnams ni phan tshun mid migs te/dmigs pa nyid nyams par thal bar 'gyur ba'i phyir ro/de lta bas na tshor ba ni reg pas yongs sub cad pa'i yul gyi khyad par phan pa dang gnod pa dang/gnyig las bzlog pa'i mtshan nyid kho na rang gir byed pa nyams su myung ba'i mtshan nyid yin te/ reg pa'i rgyen can zhes kyang bya la/de yang rang gir byed pa med na mi 'byung ba yin bas thams cad du 'gro ban yid do/

- 3 'du shes<sup>xxvi</sup> ni gzhan sel bar sgrub par byed pa mngon par brjod pa'i bga chags yongs su smin pa las byung ba rang gi yul la yul gzhan sel bar byed cing 'jug pa'o zhes bya bar thams cad kyis shes pa nyid do/yul gzhan sel pa yang dmigs par bya ba'<sup>xxvii</sup> yul thams cad la yod bas kun du 'gro ban yid yin no/
- 4 yid la byed pa yang bye brag tu smraba rnams kyi ltar na chos thams cad bzhi tshan du des pa'i phyir rnam par shes pa yul gzhan dang phral nas yul gzhan la gtod pa ma yin gyi 'o na kyang rang gi yul la 'jug pa tsam zhig byad bar zad do/rnal 'byor spyod ba rnams kyi ltar na yang/gzung ba dang 'dzin pa'i sa bon las byung ba'i rnam par shes pa la bdag po'i rkyen nyid kyis gjung bar snang ba la gtod pa yin te/don 'dis na sems kyis 'jug pa zhes bya'o/don 'di yang thams cad du 'byung bas/[Der ed :

310-a-1] thams cad du 'gro ba nyid yin no/

(5) sems pa yang dmigs pa dang mi dge ba dang gnyig las bzlog pa'I rnam par mngon par 'du byed cing 'byung ba yin bas thams cad du 'gro ban yid las mi 'da'o/ lung yang yod de gsum 'dus pa gang yin pa de ni reg pa'o/reg pa dang ltan cig skyes pa ni tshar ba dang sems dang 'du shes yin pas dbang pot ha mi dad pa yin la/de las byung ba yid la byed ba yang nye bar gnas par 'gyur ro zhes by aba la sogs pa yin no/

## 【五別境について】

Yang bye brag tu smra bas 'dun pa la sogs pa kun du 'gro ba gzhan sngar<sup>xxviii</sup> bshad pa gang yin pa de dag ci'i phyir mi 'byung zhe na/yul nges pa nyid kyis kun du 'gro ban yid med pa'i phyir ro/

- ① de dag gi ltar na 'dun pa ni byed 'dod pa<sup>xxix</sup> nyid de yul la gtod ba yin na de yang yid la khyed ba las mtshan nyid tha dad pa ma yin pas de lta bu yin par mi bzung ngo/de lta bas na bsams pa'i dngos bo la 'dod pa ni 'dun pa yin na/de yang mi 'dod pa dang bar mar gcas pa'I dmigs pa dag la mi 'byung bas kun tu 'gro ba ma yin no/
- ② mos pa nil hag par mos pa ste/nges pa zhes bya ba'i don to/ de yang bye brag tu smra ba rnams kyi ltar na the tshom yod pa'i gnas skabs ni the tshom dang mtshungs par ldan pa'i sems la yang 'byung ste/yul gzhen las ldognpa'i rnam pa can yin par yongs su gzung ba'i phyir ro/de ni mtshan nyid de lta bu ma yin te/'du shes kyi byed pa kho nas grags pa'i phyir ro/de lta bas na mos pa na mas pa ni the tshom log pa nges pa'i dngos po la te kho na bzhin

- du nges par 'dzin pa yin te/de bas na kun du 'gro ba ma yin no/
- ting nge 'dzin yang kha cig ni rtse gcig pa nyid kyi mtshan nyid skad cig ma gcig gnas pa yin par sems so/de ni de lta yin par ma bzung ste/sems la rang gis skad cig ma gcig gnas pa yod pa'i phyir ro/gzhan dag ni sems dang sems las byung ba rnams yul so sol gyes pa yongs su spong bas yul gcig la sdud cing 'jog pa ni ting nge 'dzin yin par sems so/de yang de ltar yin par mi gzung ste/'du shes kho nas grags pa'i phyir ro/de lta bas na ting nge 'dzin ni brtag par bya ba'i yul kho na shad cig ma gcig dang/ gnyis dang gsum la sogs pa'i rgyun 'jug pa nyid kyis sems rtse gcig [Der ed: 310-b-1] pa nyid kyi rgyu yin par khas blangs la/de yang brtag par by aba ma yin pa'I yul la rgyun dang bral ba'I gnas skabs na mi 'byung bas kun du 'gro ba ma yin no/
- 4 dran pa ni bye brag tu smra ba rnams kyi ltar na sems kyi mngon par brjod pa nyid de/de yang yul gsal bar byed pa'm/ mtshan mar 'dzin pa gcig yin grang na/ gnyi ga ltar na yang shes rab dang 'dushes dag gi don grags ba'i phyir de ni yang dag pa ma yin no/de bas na dran pa ni yul 'dris ba la de'i rjes su 'gro ba'i sems kyi mngon par brjod pa ma yin la/de yang ma dris pa la med pas kun du 'gro ba ma yin no/de ltar na yang dran pa yang [Der ed: 310b-3, Note No. 4] dag byang chub kyi yan lag tu mi 'gyur te/mthong pa'i lam la de zhin nyid sdon nyams sum myong ba'i phyir ro zhe na/de ni nyes pa med de/skad cig ma dang po la dran ba yang dag byang chub kyi yan lag yod pa ma yin no/gnyis la

sogs pa la ni yod do/de'i tshe ni de bzhin nyid sngar nyams su myong pa nyid do/mthong pa'i lam la byang chub kyi yan lag bdun zhes bshad pa ni rgyun las dgongs pa yin gyi/skad cig ma ni ma yin pas 'gal ba med do/yang na sbyor ba'i dus na de bzhin nyid spyi'i rnam pa nyams su myong bas skad cig ma dang po la yang dranpa yang dag byang chub kyi yan lag mi 'gal lo/

(5) shes rab byang bye brag tu slra ba rnams kyi ltar na chos rab tu rnam par 'byed pa vin no/rab tu byed pa yang gal te yul yongs su gcod ba tsam zhig yin na/de ni sems dang sems las byung ba thams cad la mtshungs so/de lta bas nixxx shes rab ni nye bar brtag par bya ba kho na la rigs pa dang rigs pa ma yin pa dang gzhig las bzlog pa'i mtshan nyid kyi rab tu rnam par byed pa yin te/de bas n ashes rab ni kun du 'gro ba ma yin no/de nyid kyi phyir mig la sogs pa'i rnam par shes ba'i tshogs nye bar gnas pa las byung ba rnams la shes rab mi srid de/de dag yongs su rtogs par mi nus pa'I phyir ro/mtshungs pa de mthag pa yid kyi rnam par shes pas 'phangs pa<sup>xxxi</sup> rnams ni yod do/kun du 'gro ba ma yin pa de dag kyang rnam par shes pa gsal ba dang mtshungs par ldan pa'i phyir kun gzhi rnam par shes pa mi gsal ba dang ldan cig mtshungs par mi ldan no/'phen par byed [Der ed: 311-a-1] pa'i las kyi rnam par smin pa kun gzhi rnam par shes pa ni ma sgri bas la lung dum bstan pa yin pa'i phyir 'dod chags la sogs pa nyon mongs pa can dang dad pa la sogs dge ba rnams kyang mi srid do/gnyid la sogs pa mdes pa gzhan ba zhi bo gang dag yin pa de dag yang

mtshungs par mi ldan te/re zhig gnyid na<sup>xxxii</sup> nye ba'i nyon mongs pa'i ngo bon yid gang yin pa de ni gti mug gi khyad par 'gakho nal gdagste/mi gsal ba'i ngo bon yid kyis sems mngon par sdud bar byed pa'i phyir ro/

[Der ed: 311-a-2]

### 注

- \*i Don gsang ba rnam par phye ba bsdus te bshad pa (Vivṛtaguhyārthapiṇḍavyākhyā) : Vivrtti- in Derge ed. Vivrta-in Peking ed.
- \*ii Silvain Lévi ed. *Triṃśikāvijňapti-bhāṣya* K. 18
- \*iii É. Lamotte ed. *Mahāyānasaṃgraha*. pp. 80-81

kaḥ punar asyālayavijñānasya prabhedaḥ samāsatas trividhaś caturvidhaś ca drastavyah

tatra trividhas trividhavasanāviśesena

- (1) abhilāpavasanāviśeṣena
- (2) ātmadṛṣṭivāsanāviśeṣena
- (3) bhavāṇgavāsanāviśeṣena ca (長尾雅人『摂大乗論和訳と注解上』インド古典叢書、講談社、p. 52による還元) 〈このアーラヤ識は、さらにどのような種類に分けられるのか〉といえば、要約して三種および四種になると知るべきである。このうち、三種というのは、薫習には三種があって区別されることに基づいている。 [これを三種薫習という。] すなわち、(1) 明確に言語表現された薫習(名言薫習)と、(2) 我見を有する薫習(我見薫習)と、(3) 縁起説の十二支分(または第十支の有支?) (有支薫習)とに分けられていることによる。
- \*iv 荒牧典俊「『摂大乗論』第二章第三十二節」 (『印度学仏教学研究』12-2, [No. 24] 1964,

pp. 72-79

- \*\* 後段の理解のために補足的な説明を施した。 ibid. VGPV: Der ed. 309a2~4
- \*vi 「もしも所依性という上記にあるような意味としてアーラヤ識が存在するならば」という意味。
- \*vii puruṣa-kāra…「人間の行為」すなわち人 間の果たすであろう努力のこと。士夫用。
- \*viii この場合、reg pa の直前に la があるので、 他動詞として訳すべきかとも思われるが、 自信がない。
- \*ix 「復有説者、心意識三、亦有差別、謂名即 差別。名心、名意、名識、異故。| 『大毘婆沙論』大正蔵 No. 27. p. 371b さらに Der ed. 313-b-7~324-a-3によれば、 MS にて「世尊が"こころ"とおっしゃっ た場合には三種があり、心 (sems. citta) と意 (yid, manas) と識 (rnam par shes pa, vijñāna) と説かれた」ことについて、 声聞乗たちは「集積するものを心、思量す るものを意、認識するものを識」とするこ とを指摘する。また時間の上で区別すれば、 「未来であれば心、過去であれば意、現在 であれば識」とし、また心理作用から区別 すれば、「遠くに赴くものは心、直前に赴 くものが意、再生の作用の区別によれば識」 とする。また教説から区別すれば、「界を 説く場合には心、処を説く場合には意、蘊 を説く場合には識」であるという。VGPV の著者はこれらの心を区別する見解に対し、 ことごとく論駁を加えている。

「復有説者、心意識三、亦有差別、謂名即差別。名心、名意、名識、異故。」 『大毘婆沙論』大正蔵 No. 27, p. 371b

\*\* 「他を排除するように成立せしめること」
…anyāpoha:「除別」とか「離余」と訳さ
れるもので、直接感覚でない存在は、言語

活動によって排除されるという概念のこと。

- \*xi 「一切法が四種類に確定される」…AK86-15: 「因 |・「果 |・「処 |・「所縁 | の四者。
- \*xii 「加行しつつ」の意。AK146-19等を参照。
- \*xiii mi 'da' ba …a-vyatikramana:『蔵漢大辞 典』によてば①不超越、不出離、②無超、 虚空の異名 (nam mkha') となるが、ここ ではひとまず「無過」あるいは「不過」の 意味で訳した。

\*xiv 三和合(trika-samnipāta)とは、基本的に

- 感覚器官である「根」、認識されるべき把 握対象。である「境」、認識する把握主体 の「識」の三者が結合することと定義され る。(『倶舎論』 10、大正蔵 Vol. 29-52b~c) すなわち、「根 | 「境 | 「識 | の和合によっ て遍行の心理的作用である「触」が生起す ることになる。ただし、この「触」が生起 するプロセスには従来、二説が存在してい るとの解釈があり、ここでの記述はそれら を前提として論述しているものと想定され る。すなわち二説とは以下の通りである。 1) 三和合が直接そのまま触と解釈する同 体説 (三和合=触という見解) …経部など 2) 三和合が結合してから触が生起する異 体説 (三和合→触という見解) …有部など 従来の指摘として『成唯識論』3(大正蔵 vol. 31-11b~c) や『成唯識論述記』3 (大 正蔵 vol. 43-330a~b) などによれば、瑜 伽行派は2)の有部の見解に基づくことに なるが、この VGPV の論者は、1) の同 体説に依拠していることがわかり、VGPV 著者の思想系譜が他の唯識論書とは一線を 画している感がある。
- \*\*\* 「同時に生起すること」…① saha-ja:「倶生」 のことで、生まれると同時に生起する先天 的な煩悩。見道で分別起を断じた後で修道 で長時間かけてこの倶生の煩悩を断つとい

- う。これとは反対に分別起とは、邪師や邪教、邪思惟によって起こる分別起の煩悩をいう。② saha-utpanna:「倶生法」のことで、同時的に結びつきながら生起すること。
- \*xvi praty-upasthita…①あるものに向かって身をおくこと。②(於格)の許へ近づいてくること。到来すること。③ある追憶やある人の心に浮かび現れること。これらの意味から「現前」とか「現在前」と訳されるので、仮に上記の通りとした。
- \*xvii 拙論「唯識説における「信」について」『駒 澤大学大学院仏教学研究会年報24』、1991年、 pp. 2~10
- \*xviii rtog pa··· 他動詞の未来形で、分別は分別でも悪い意味としての迷妄なる分別のこと。
- \*xix cittasyaika-agrata…「心一境性」
- \*xx 菩提分(覚分)としての「七覚支 (bodhianga)」のこと。①択法覚支、②精進覚支、 ③喜覚支、④軽安覚支、⑤捨覚支、⑥定覚 支、⑦念覚支。AKbh: p. 323, l.7, MAVT: p. 93, ll6~7参照。
- \*xxi 実に唯識派の「決択 (pravicaya)」に関する見解があらわれた重要な箇所でもある。 つまり khyad chos よりも、khyad gzhi こそが優先することが明確に表明されている。
- \*\*xxii 一般的に「分別できないことには智慧はない」と見なされているが、唯識派は「無分別の中にこそ智慧がある」ということを主張したい VGPV 著者の見解が読みとれる重要な箇所といえる。
- \*xxiii「もたらされる」「なげられる」「ひかれる」 など、ある状態へと引き起こすこと。「能引」 a-ksipta として訳した。
- \*xxiv アーラヤ識は善、悪、無記を問わずに受容体としての場所を意味することは、先述の 【言語表現による薫習から見たアーラヤ識

と三性の関係図』の通り。

\*xxv ibid. Pek ed : reg pa

\*xxvi samjñā…ここでは概念 (nimitta-udgraha) の意。

\*xxvii ibid. Pek ed : bva ba'i

\*xxviiiiibid. Pek ed: lnga

\*xxix kartr-kamata…「求作」あるいは「希求所作事業」: AK: 72a-7

\*xxx ibid. Pek ed: na

\*xxxi 'phangs pa···aksipta or aviddha

\*xxxii ibid. Pek ed: ni